
Advenimiento, vol. 11, no. 2 (2025): 14-27.
DOI: 10.59758/adv.2025.11.2.1427

ISSN 2735-7333 14

Creación y providencia divina en el primer 
discurso de Dios en el libro de Job

Resumen
En el primer discurso de Dios en el libro de Job (Job 38–39), Yhwh 

responde desde un torbellino, abordando la cuestión del “consejo” divino ( הצע ), 
concepto ligado a la providencia y el gobierno soberano de Dios. A diferencia 
de los amigos de Job, cuyo tono fue condenatorio, Dios adopta una postura 
pedagógica, corrigiendo a Job en el ámbito del conocimiento más que en el 
moral. Mediante preguntas retóricas, Dios lo confronta con su ignorancia 
respecto a la creación y administración del mundo, disipando su confusión y 
despertando asombro y gratitud. El discurso de Dios describe con detalle su 
cuidado por la naturaleza, desde fenómenos meteorológicos hasta la vida de 
animales salvajes. La exposición de este orden cósmico traslada la perspectiva 
de Job desde su sufrimiento hacia la grandeza y la providencia divina. Si Dios 
cuida con esmero cada elemento de la creación, ¿cuánto más se ocupará de la 
vida humana? Esta enseñanza encuentra eco en Jesús (Mat 6:25-31). Además, 
Dios enfatiza los límites que ha impuesto al cosmos, revelando un diseño 
ordenado y soberano. Así, el discurso divino no solo corrige a Job, sino que lo 
invita a confiar en la sabiduría y el cuidado providencial de su Creador.

Palabras Clave: Job, providencia divina, soberanía de Dios, orden cósmico, preguntas 
retóricas

Abstract
In God’s first speech in the book of Job (Job 38–39), Yhwh responds 

from a whirlwind, addressing the question of divine “counsel” ( הצע ), a concept 
linked to God’s providence and sovereign rule. Unlike Job’s friends, whose tone 
was condemnatory, God adopts a pedagogical stance, correcting Job in the 
realm of knowledge rather than that of morality. Through rhetorical questions, 
God confronts him with his ignorance regarding the creation and administration 
of the world, dispelling his confusion and awakening awe and gratitude. God’s 
speech describes in detail his care for nature, from meteorological phenomena 
to the life of wild animals. The exposition of this cosmic order shifts Job’s 
perspective from his suffering to divine greatness and providence. If God cares 
so carefully for every element of creation, how much more will he care for 

Karl G. Boskamp Ulloa
Decano, Facultad de Teología, UAP, Argentina

karl.boskamp@uap.edu.ar
https://orcid.org/0000-0002-6066-7662

https://doi.org/10.59758/adv.2025.11.2.1427


15  |  Advenimiento – Universidad Adventista de Chile

human life? This teaching is echoed in Jesus (Matt. 6:25-31). Furthermore, God 
emphasizes the limits he has imposed on the cosmos, revealing an orderly and 
sovereign design. Thus, God’s speech not only corrects Job, but also invites him 
to trust in the wisdom and providential care of his Creator.

Keywords: Job, divine providence, cosmic order, sovereignty of God, rhetorical 
questions

Introducción
El libro de Job culmina con una intervención divina profundamente 

poética y teológicamente significativa. En respuesta al clamor de Job y a las 
explicaciones limitadas ofrecidas por sus amigos, Dios habla desde un 
torbellino, no para justificar el sufrimiento humano con una argumentación 
directa, sino para revelar un orden cósmico regido por sabiduría, límites y 
cuidado providencial. Esta estrategia desconcierta a muchos lectores modernos, 
pues Dios no aborda de manera explícita los temas esperados —como el dolor, 
la retribución o la justicia—, sino que desplaza el centro del debate hacia el 
conocimiento del Creador y su gobierno sobre la creación. Lejos de tratarse de 
un desvío temático o evasivo, esta teología de la creación constituye, en el 
marco del canon, una respuesta esencial y profundamente coherente con la 
tradición bíblica, donde las obras de Dios son inseparables de su revelación 
personal.

Este trabajo se enfoca en el primer discurso de Yhwh (Job 38–39) y 
propone que en él se entrelazan los conceptos de creación y providencia como 
claves para interpretar el sentido de la intervención divina. A través de un 
lenguaje hímnico y una sucesión de preguntas retóricas, Dios no humilla ni 
descalifica a Job, sino que lo invita a contemplar la complejidad y belleza del 
universo como una vía pedagógica hacia el asombro, la humildad y la 
confianza. En particular, se analiza el concepto de “consejo” divino ( הצע ), el uso 
intencionado de imágenes naturales, la estructura dialógica del discurso, y la 
implicancia teológica de los límites establecidos por Dios en la creación.

A lo largo del estudio se argumenta que esta sección del libro no solo 
representa el clímax literario de la obra, sino que ofrece una respuesta efectiva 
—aunque paradójica— a las grandes preguntas planteadas desde el prólogo. 
Dios se revela como el Creador que no ha perdido el control, y cuya 
providencia se extiende hasta los rincones más inesperados del mundo natural. 
Esta revelación no anula el misterio, pero sí restituye el vínculo roto entre Job y 
Dios, ofreciendo una vía hacia la esperanza y la confianza restauradas.

Aspectos formales de los discursos de Yhwh
Uno de los principales legados de la crítica bíblica aplicada al libro de 

Job ha sido la puesta en duda de la originalidad de los discursos de Yhwh. 
Cuestionamiento que solo ha llevado a una proliferación absurda de posibles 



Creación y providencia divina en el primer discurso de Dios en el libro de Job  |  16

soluciones que a su vez solo ponen de manifiesto la naturaleza especulativa y 
carente de fundamento de tal cuestionamiento. 

La trama introducida en el prólogo y el flujo del debate entre Job y sus 
amigos augura de múltiples formas una intervención divina. De este modo, la 
intervención de Dios en respuesta a la súplica de Job es una necesidad 
estructural para la trama y la simetría del libro. Teniendo en cuenta esto, se han 
escrito varios trabajos que defienden la autenticidad de los discursos divinos y 
la unidad de éstos con el resto del libro.1

Sin embargo, no puede negarse que la sustancia o la esencia de las 
respuestas de Dios siempre ha sido bastante enigmática para los comentadores, 
lo que inevitablemente ha dado lugar a innumerables, incluso irreconciliables, 
perspectivas sobre el propósito de los discursos divinos de Job. Vale aclarar que 
no es el propósito de este estudio abordar todas las perspectivas que se han 
defendido. Baste reconocer que la matriz de este conjunto discordante de 
opiniones es el hecho de que Dios no parece abordar en absoluto las 
preocupaciones de Job y sus amigos. Mucho menos las inquietudes genuinas 
que a veces mueven a los intérpretes modernos. Se suele señalar que los 
discursos divinos no ofrecen algo nuevo,2 ni hacen ninguna referencia a los 
“grandes temas” que la mayoría de los lectores esperan que aborde al final del 
libro, es decir, el sufrimiento humano, la retribución divina, la existencia del 
mal, etc. O no al menos en el modo en que se espera que lo haga. En cambio, 
dirige la atención de Job a todos los espectáculos de sabiduría divina que se 

1 Entre este tipo de trabajos destacan: Jürgen van Oorschot, Gott als Grenze: Eine 
literar- und redaktionsgeschichtliche Studie zu den Gottesreden des Hiobbuches, BZAW 
170 (Berlin / New York: Walter de Gruyter, 1987); Michaels V. Fox, “Reading the Tale 
of Job (Job 1:1-2:13 + 42:7-17)”, en A Critical Engagement. Essays on the Hebrew 
Bible in Honour of J. Cheryl Exum, ed. por David J. A. Clines y Ellen J. Van Wolde, 
HBMS 38 (Sheffield: Sheffield Phoenix Press, 2010), 162-179; Francis I. Andersen, 
Job: An Introduction and Commentary (Leicester: Inter-varsity, 1977), 41-55. Por su 
parte, Samuel Terrien declara: “…characteristics of style, vocabulary and grammar 
suffice to indicate the same unmistakable hand” (Job: Poet of existence [Indianapolis, 
IN; New York: Bobbs-Merril, 1957], 219). También Luis Brates declara sobre el 
segundo discurso divino: “No se ve razón suficiente para tener por espúreas las dos 
descripciones de Behemot y Leviatán. Ellas revelan un poeta de la talla del autor del 
libro” (“Job”, en La Sagrada Escritura: texto y comentario, Antiguo Testamento III 
[Madrid: BAC, 1969], 725).
2 Se entiende que lo que Yhwh dice a Job ya fue anticipado de una u otra manera en los 
discursos anteriores de cada uno de los tres amigos, de Eliú y del propio Job.



17  |  Advenimiento – Universidad Adventista de Chile

encuentran en la creación. Algo que parece descolocado, poco empático e 
incluso incompatible con lo que se espera del Dios bíblico.3

Sin embargo, la búsqueda de sentido ha de encontrarse en la lógica propia 
del libro, leído a su vez en el marco del canon, y no en función de la lógica de 
los intérpretes.4 Solo a modo de ejemplo, un lector moderno puede encontrar 
errático que se responda al problema del mal a partir del tema teológico de la 
creación, sin embargo, como bien señala Morla, “en el AT la teología de la 
creación constituye la pieza más importante de la maquinaria de la teodicea”.5 
Por otra parte, no es extraño en las autorrevelaciones de Dios que sus obras de 
creación y redención a menudo estén perfectamente entrelazadas.6 Como ocurre 
a lo largo de todo el libro, esta sección del libro debe leerse con Génesis 1 al 3 
en la mente.7

Por esa razón, aquí se considera que los discursos son el final necesario 
de la obra y que efectivamente ofrecen respuestas profundas a los dilemas que 

3 Por eso en el último medio siglo se han desarrollado lecturas que ven en los discursos 
de Dios una negación implícita o explicita de la justicia divina. Obra clave al respecto 
es Matitiahu Tsevat, “The Meaning of the Book of Job”, Hebrew Union College Annual 
37 (1966): 73-106. De allí que otros planteen la imagen de un Dios no solo indiferente a 
la justicia sino claramente malicioso. Cf. David A. Robertson, “The Book of Job: A 
Literary Study”, Soundings 56 (1973): 446-469 (quien habla del “charlatan god”, p. 
464); John B. Curtis, “On Job’s Response to Yahweh”, Journal of Biblical Literature 
98, n.° 4 (1979): 497- 511 (quien calificará a Dios como “remote”, “unfeeling”, 
“unjust”); Robert Polzin, Biblical Structuralism: Method and Subjectivity in the Study of 
Ancient Texts, SemeiaSup 5 (Philadelphia, PA/ Missoula, MT: Fortress/Scholars, 1977), 
106 (ve a Yhwh como “insensitive” y “cruel”). 
4 Se puede traer a colación el siguiente comentario de Gerhard von Rad: “…el propio 
Job llegó a comprender el significado del discurso con mucha más rapidez y sin tantas 
complicaciones como encuentra el lector moderno” (Sabiduría en Israel [Madrid: 
Cristiandad, 1985], 284).
5 Víctor Morla Asensio, “Un Dios inocente: Job en la encrucijada sapiencial”, Estudios 
Bíblicos 80, no. 1 (2022): 16. 
6 Cf. Is 40,28-31; 42,5-6; 43,1; 44,24; 65,17-18. La unidad entre creación y redención 
podría considerarse, no sin matices, un dato incuestionable de la teología bíblica. Solo 
para ilustrar el punto puede consultarse: Bernard Och, “Creation and Redemption: 
Towards a Theology of Creation”, en Cult and Cosmos: Tilting Toward a Temple-
Centered Theology, ed. por L. Michael Morales (Leuven: Peeters, 2014), 331-350 (este 
autor declara: “Creation and redemption are two pillars upon which biblical theology 
rests”, p. 331); Andrés Arteaga M., “Creación y Salvación: La creación como 
fundamento de la salvación cristiana. La salvación como plenificación de la creación de 
Dios”, Teología y vida 42, no. 1-2 (2001): 5-19; Edesio Sánchez-Cetina, “Creación, 
Redención y Sustentación”, RIBLA 80 (2019): 99–110. 
7 Cf. J. Gerald Janzen, Job, Interpretation (Atlanta: John Knox Press, 1985), 227-230. 



Creación y providencia divina en el primer discurso de Dios en el libro de Job  |  18

se han suscitado desde el inicio de la historia. Lo hace Dios al revelar su 
bondad, su poder y su sabiduría.8

En cuanto a la composición literaria, los cuatro capítulos que constituyen 
los discursos de Dios “conforman un díptico bien diseñado”.9 Referido a la 
forma literaria, el consenso es a considerarlo como una bella pieza hímnica. 

Sobre la estructura, Dios confronta a Job en dos oportunidades 
diciéndole: ֱיִנעֵידִוֹהוְ 4לְאָשְׁאֶוְ 4יצֶלָחֲ רבֶֶגכְ אָנ־רָזא  (“Cíñe ahora tus lomos como un 
hombre, te preguntaré y tú me responderás”; 38:3 y 40:7).10 Efectivamente, se 
trata de una línea programática, pues prácticamente cada perícopa de los 
discursos de Dios se inicia con una pregunta al mismo tiempo que contiene más 
de una. Solo la perícopa del Behemot (40:15-24) no posee una al inicio, pero sí 
culmina con una. Sobre el uso de este recurso Lynne Newell comenta: 

El uso de preguntas es un método de enseñanza muy eficaz. Involucran al 
“alumno” al provocar en él una respuesta personal. Por lo tanto, el uso que 
Yahvé hace de ellas puede indicar que sus discursos no estaban diseñados para 
ser simplemente una demostración de su poder y autoridad, sino también para 
un propósito relacional. Estaban diseñados para enseñar a Job acerca de Dios y 
de sí mismo, y para provocar una respuesta.11

Con respecto a la importancia de esta parte del libro, Katharine Dell 
reconoce que, por su posición, extensión y poder literario, la respuesta de Yhwh 
se erige como el clímax del libro y, si es auténtica, debe ocupar un lugar central 
en el plan del poeta.12

Los discursos de Yhwh como reencuentro y respuesta
En primer lugar, los discursos de Yhwh ofrecen una emocionante escena 

de reencuentro. Tanto Job como los lectores han añorado este momento a través 
de la larga y tediosa confrontación de Job con sus amigos. Dios concede a Job 
la audiencia que éste anhelaba y exigía (9:14-19; 13:20-22; 23:3-9). No solo se 

8 Francis D. Nichol, ed., Comentario bíblico adventista del séptimo día, 7 vols. (Florida 
Oeste, BA: ACES, 1992-1996), 3:603.
9 Morla, “Un Dios inocente”, 15.
10 “Los lomos se ciñen para que el cuerpo esté más expedito y entero para el trabajo u 
otra operación que requiere poner en tensión todo el vigor de las fuerzas corporales. Así 
se ceñían los hebreos para andar o correr (1 Re 18:46; 2 Re 4:29; 9:1); para el trabajo 
(Prov 31:17); para la lucha (Núm 32:17; Is 8:9; 1 Mac 3:58). Metafóricamente, pues, 
ceñirse es esforzarse para una obra en la que se han de hallar grandes dificultades” 
(Brates, 710).
11 B. Lynne Newell, “Job: repentant or rebellious?”, Westminster Theological Journal 46 
(1984): 304.
12 Katharine J. Dell, The Book of Job as Sceptical Literature, BZAW 197 (Berlin / New 
York: Walter de Gruyter, 1991), 205. Efectivamente, otros autores también consideran 
los discursos divinos como el clímax del libro. Cf. Janzen, Job, 225.



19  |  Advenimiento – Universidad Adventista de Chile

hace presente por su voz audible, sino que irrumpe en el tiempo y el espacio de 
Job de manera visible.13

Dios no solo viene a acabar con una disputa, viene a revelarse. Se trata de 
una teofanía tormentosa ( הרעס ) que recuerda la aparición de Dios en el Sinaí 
(Ex 19). La tormenta esconde la trascendencia de Dios, la gloria y el poder del 
que crea, juzga y salva, mientras que su voz es signo de intimidad, cercanía y 
diálogo.14 Dios se adentra y aproxima a la realidad humana para ser conocido. 

Por medio de este despliegue y de su palabra, Dios demuestra que él ha 
escuchado el clamor de Job. Aunque aparentemente escondido, ha estado atento 
a la situación de su siervo. El vehículo de la tormenta puede ser al mismo 
tiempo símbolo de salvación y juicio.15 Dios viene a vindicarle, también a 
corregirle. Pero ambas acciones son una manifestación de amor hacia su siervo. 

A Job le preocupaba y turbaba la idea de sentirse abandonado por Dios, 
algo que sus amigos pregonaron y defendieron a niveles casi despiadados, pues 
veían en el sufrimiento una evidencia incuestionable del abandono divino. 
También Job veía que en el mundo reinaba la injusticia y eso le hacía sentir que 
Dios estaba ausente o por lo menos que era indiferente a lo que estaba 
sucediendo en el mundo (24:1-17).16 La aparición final de Dios rompe con ese 
razonamiento viciado y le demuestra a Job que él no lo ha abandonado y lo hace 
de un modo que recuerda los encuentros íntimos con Abraham y Moisés. Su 
presencia es la verdadera y principal respuesta al clamor del que sufre.17

En segundo lugar, estas dos intervenciones de Dios son presentadas como 
“respuestas” a Job (38:1; 40:6). De hecho, es la primera vez en el libro que se 
produce una verdadera interacción, pues el “diálogo” con los amigos fue en 
realidad una sucesión de discursos o monólogos de personas que se oyen, pero 
no se escuchan. En cambio, en los discursos de Dios se abordan declaraciones, 
preguntas y actitudes específicas de Job en los diálogos anteriores.18 Incluso 
Dios hace una pausa para dejarle hablar (40:2; 42:4). No obstante, la respuesta 
de Dios es tan asombrosa como inesperada.

Vale la pena repasar algunas de las declaraciones y actitudes de Job, para 
lo cual resultará de utilidad la descripción ya hecha por Newell. Como bien 
señala esta autora, Job lucha por reconciliar su teología y su experiencia pasada 
con Dios con su experiencia actual de sufrimiento y la maldad que ve a su 

13 “E la sua epifania è fatta di parole e di azioni, si svolge nella rivelazione e nella 
creazione, tocca gli occhi e l’ascolto di Giobbe”. Gianfranco Ravasi, Giobbe: 
traduzione e commento, 3ra ed. (Roma: Borla, 1991), 740.
14 Ravasi, 741.
15 Ravasi, 740-741. Cf. Sal 50:3-5; Amos 5:18; Isa 29:6; Nah 1:3; Zac 9:14-15.
16 Arens, 775.
17 C. J. Williams, The Shadow of Christ in the Book of Job (Eugene, OR: Wipf & Stock, 
2017), 83.
18 Newell, 302.



Creación y providencia divina en el primer discurso de Dios en el libro de Job  |  20

alrededor. En estos replanteos concluye que Dios había dejado de ser el amigo 
que cuidaba de él (29:2-4) y pasó a ser un enemigo que lo persigue y maltrata 
(10:8-12; 13:24-27; 30:21). A lo largo del diálogo, mientras luchaba por 
reconciliar su teología con su experiencia y refutar las acusaciones de sus 
amigos, Job acusó a Dios de varias cosas: dijo que Dios lo oprimió mientras se 
sonreía de las maquinaciones de los malvados (10:3); lo atacó con ira y lo 
destrozó (16:9, 12); lo perjudicó y lo consideró un enemigo (19:6-11); le negó la 
justicia (27:1) y lo maltrató sin piedad (30:19-21). Pero, como bien señala esta 
autora, aunque puede que Job no haya sido consciente de todas las 
implicaciones de lo que estaba diciendo, en realidad estaba juzgando a Dios al 
acusarlo de esa manera, así como también juzgó a Dios por no cumplir con sus 
deberes como gobernante cuando permitió que la viuda, el huérfano, el pobre y 
el necesitado fueran oprimidos por los impíos y no intervino a favor de ellos 
(24:1-12). Sin embargo, hay que recordar que estas cosas se dijeron dentro del 
contexto de la lucha de Job para reconciliar sus creencias acerca de Dios con la 
realidad que estaba experimentando y presenciando. Junto a las declaraciones 
anteriores encontramos otras que revelan la fe continua de Job en Dios y en su 
rectitud y justicia (cf. 12:13; 13:15; 14:15-17; 17:3; 19:25; 23:6, 7, 10-12), de 
modo que en todo lo que dijo, Job no parece estar despreciando a Dios, sino que 
lo está buscando a él y a sus respuestas.19

Es precisamente ahora donde Job podrá reencontrarse nuevamente con 
Dios, de un modo distinto, más profundo, y oír de sus propios labios las 
respuestas que necesita escuchar, no tal vez las que quería escuchar.

Dios habla: el primer discurso de Dios
Las últimas palabras del discurso de Eliú ( בלֵ־ימֵכְחַ־לכָּ האֶרְִי־א= ; “…él no 

estima a ninguno de los sabios de corazón”; 37:24) parecen dar pie a la 
intervención de Dios desde un torbellino: ִישִׁחְמַ הֶז ימA ֵתעַדָ־ילִבְּ ןילִּמִבְ הצָע  (“¿Quién 
es éste que oscurece el consejo con palabras sin conocimiento?”; 38:2). El claro 
destinatario del discurso que se inicia es Job.20 No debiera leerse en la expresión 
הז ימ  (“¿quién es este?”) un tono despectivo o de dejo hacia Job. Como bien ha 

indicado Ortlund, el interrogativo reforzado por el pronombre no se utiliza 

19 Este párrafo recoge las ideas presentadas en Newell, 303.
20 Así lo señala el marcador de discurso בויא־תא הוהי־ןעיו  (“entonces Yhwh respondió a 
Job”, 38:1) y así lo entiende el propio Job (42:3). Otros han propuesto que se alude a 
Eliú. Cf. Nichol, CBA, 3:604. 



21  |  Advenimiento – Universidad Adventista de Chile

comúnmente en el AT para buscar información, sino para expresar asombro ante 
alguien ya conocido.21

El término הצע  (“consejo”) evoca el ámbito de una corte o una 
asamblea,22 y posiblemente esté asociado aquí a la corte celeste. Para algunos el 
término se asocia conceptualmente con la providencia general de Dios.23 
Efectivamente se trata del plan de gobierno de Dios y que envuelve 
íntimamente el devenir de la historia humana.24 El ser humano es invitado a ser 
parte de ese plan, también puede obstaculizarlo. Pero el plan divino nunca se 
detendrá, pues a diferencia de las maquinaciones humanas, es eficaz e 
irrevocable (Pr 19,21; Sal 33,11; Isa 25,1).25 Job había reconocido que “con él 
[Dios] está la sabiduría y el poder, suyo es el consejo [ הצע ] y el entendimiento” 

21 Eric Ortlund, “God’s Joy in Creation in the Book of Job”, Presbyterion 47, no. 1 
(2021): 11. Señala que Dios mismo es interrogado de este modo más de una vez (Sal 
24:8; Isa. 63:1; Jer. 49:19; 50:44; Jer. 45:7). En Salmos 25:12, la misma frase señala a 
un grupo como especialmente digno de atención. Para él la única excepción podría ser 1 
Sam. 17:55-56, pero incluso aquí, Saúl también podría estar expresando asombro ante el 
hijo de Isaí, a quien ya ha conocido y que acaba de salvar a la nación. 
22 La corte es el lugar donde un monarca toma decisiones de gobierno o de guerra 
amparado en el consejo o apoyo de sus funcionarios y consejeros (cf. 2 Sam 15:31, 34; 
16:20, 23; 17:7, 14, 23; 1 Re 1:12; 12:8, 13, 14; 2 Re 18:20; 1 Cro 12:20; 2 Cro 10:8, 
13, 14; 22:5; 25:16; Esd 4:5; Sal 33:10; Pr 20:18; Isa 19:3, 11, 17; 35:5; Jer 49:30). El 
“consejo” también es el resultado de las deliberaciones o los acuerdos de una asamblea 
o un tribunal (Juec 20:7; Esd 10:3, 8; Job 29:21). Está asociado con la “inteligencia” y 
el “entendimiento” (cf. Deut 32:28; Job 12:13; Pr 21:30; Isa 11:2) así como con la 
“sabiduría” y los “sabios” (Pr 8:14; 12:15; 19:20; 21:30; Isa 28:29; Jer 18:18; 49:7). En 
contraposición a esto se encuentra el “consejo de los impíos” ( םיעשר תצע ; Job 10:3; 
21:16; 22:18; Sal 1:1; cf. también Isa 29:15; 30:1; Jer 18:23; 19:7; Eze 11:2), que busca 
el mal y suele estar destinado al fracaso. Por su parte, “el consejo de Yhwh” es 
magnífico, verdadero y firme (Isa 25:1; Jer 32:19) por lo tanto permanece para siempre 
(Sal 33:11; Pr 19:21; Isa 46:10, 11). El ser humano puede confiar y seguir su consejo 
(Sal 73:24) o bien despreciarlo u oponerse a él (Sal 106,13, 43; 107:11; Pr 1:25, 30; Isa 
5:19; Miq 4:12).
23 Cf. Édouard Dhorme, A Commentary on the Book of Job, trad. por H. Knight 
(Nashville, TN: Thomas Nelson, 1984), 575; Marvin H. Pope, Job, AB 15 (Garden City, 
NY: Doubleday, 1973), 291; Von Rad, 282-283; John C. L. Gibson, “On Evil in the 
Book of Job”, en Ascribe to the Lord. Biblical & other studies in memory of Peter C. 
Craigie, ed. por Lyle Eslinger y Glen Taylor, JSOTSS 67 (Sheffield: Sheffield 
Academic, 1988), 401; Brates, 710; Eduardo Arens, “Job”, en Comentario bíblico 
latinoamericano: Antiguo Testamento vol. II: Libros proféticos y sapienciales, dir. por 
Armando J. Levoratti (Estella, Navarra: Verbo Divino, 2007), 780. 
24 Cf. Sal 33:11; Isa 5:19; 14:26; 19:17; 28:29; Jer 32:19-20; 49:20; 50:45; Miq 4:12.
25 Ravasi, 742-743. También añade que el designio de Dios es dinámico, histórico y 
pedagógico.



Creación y providencia divina en el primer discurso de Dios en el libro de Job  |  22

(12:13).26 Pero también sugirió que Dios favorecía “el consejo de los impíos” 
( םיעשר תצע ; 10:3, cf. 21:16). De esta manera, los planteos esgrimidos por Job 
llevaron sombras sobre la validez de los designios divinos expresados en el 
contexto de la corte celeste. Atender a este cuestionamiento parece ser el 
objetivo principal de este primer discurso.

Yhwh acusa a Job de usar “palabras sin conocimiento” (38:2), y en 
consecuencia contender con él y acusarlo de maldad. El “conocimiento” bíblico 
( תעד ) implica tanto un acercamiento relacional-experimental al ser como una 
adhesión estético-volitiva al objeto a conocer, todo animado por una dimensión 
ético-religiosa.27 Bien señala Fox que, aunque las palabras de Job eran 
ignorantes, el designio de Dios es algo que Job podía conocer; de lo contrario, 
difícilmente se le podría culpar por oscurecerlo.28

A pesar de la reprimenda, el tono general del discurso divino no es 
sarcástico o intimidatorio, como lo sería el de un antagonista que intenta 
humillar a su oponente para ganar una discusión, tono al que nos han tenido 
acostumbrados los amigos de Job. Por el contrario, el tono es más bien amable y 
paciente, como el de un maestro que procura ayudar a su alumno.29 
Efectivamente, Job es corregido en el terreno del conocimiento y no en el de la 
moral.30 Yhwh “no califica a Job de malvado, rebelde o maldito, como lo habían 
hecho sus amigos; se limita a llamarle ignorante, desconocedor (y por lo tanto 
eventual tergiversador) de las misteriosas estructuras que rigen el orden 
cósmico”.31 En esta misma línea de pensamiento, Caesar comenta: “Los 

26 Un texto muy cercano, también el ámbito sapiencial, es Pr 8:14: “Mío es el consejo y 
el buen juicio, yo soy la inteligencia y mío es el poder”. Varios de estos conceptos 
también ocurren en Isa 11:2.
27 Ravasi, 743.
28 Michael Fox, “God’s Answer and Job’s Response”, Biblica 94 (2013): 3.
29 Una defensa bien elaborada con respecto a este aspecto ha sido ofrecida por Michael 
Fox en “Job 38 and God’s Rhetoric”, Semeia 18 (1981): 53-61 y Fox, “God’s 
Answer…”, 1-23. Cf. también Andersen, 269. Morla observa en este discurso una 
“retórica inquisitorial pero siempre amable” (“Un Dios inocente”, 16). De hecho, 
Ortlund defiende que estas palabras del discurso divino pueden demostrar claramente el 
orgullo y la felicidad que siente Dios con respecto a su siervo Job (“God’s Joy in 
Creation in the Book of Job”, 11-12).
30 Ignacio Carbajosa, “Análisis diacrónico y lectura canónica del libro de Job”, en 
Canon, Biblia, Iglesia: El canon de la Escritura y la exégesis bíblica, ed. por Agustín 
Giménez González y Luis Sánchez Navarro (Madrid: Publicaciones San Dámaso, 
2010), 163-164.
31 Morla, “Un Dios inocente”, 16.



23  |  Advenimiento – Universidad Adventista de Chile

discursos divinos pretenden iluminar a Job más que quebrantarlo; exponerlo a 
su error más que humillarlo; señalar su finitud más que condenarlo”.32

Sobre cada tópico Dios preguntó repetidamente a Job cuál era su parte en 
todo ese trabajo, tanto pasado como presente, si sabía quién está detrás de cada 
detalle33 y si tenía el conocimiento, el poder y la autoridad para realizarlo.34 
Cada pregunta se formula de tal manera que Job solo puede responder que él no 
posee esas cualidades, pues es evidente que solo Dios las posee. Al respecto, 
Williams comenta: “El método elegido por Dios aquí es acumular preguntas 
retóricas, que obligan a Job (y a nosotros) a internalizar la lógica detrás de ellas 
y responder a cada una con la confesión autodespreciativa de que solo Dios 
puede hacer cosas tan maravillosas”.35

Así vistas, no se trata de preguntas complejas o de intrincada resolución, 
pues todos los asuntos aludidos forman parte del conocimiento general y del 
trasfondo cultural de Job (38:21).36 Por el contrario, las respuestas son simples e 
incluso obvias, pues su objetivo no es el de amedrentar, sino el de disipar la 
confusión y alimentar la confianza de Job en Dios. Como reconoce Fox, las 
preguntas evocan asombro y gratitud, no un sentimiento de estupidez.37 Se trata 
entonces de preguntas retóricas que procuran subrayar que Dios ha creado todo 
en el mundo y sigue administrando y cuidando todo.

Para ocuparse de los planteos y las actitudes previas de Job, Yhwh elige 
hablarle de su cuidado y preocupación por su creación, tanto animada como 
inanimada, mencionando la lluvia que envía sobre la tierra seca (vv. 25-38), o el 
alimento que proporciona para leones y cuervos (vv. 39-40), así como cuida 
también de otros animales. Diserta sobre las estructuras del mundo (tierra, mar, 
luz, tinieblas, la profundidad y la muerte; 38:4-21), la meteorología y la 
astronomía (granizo, nieve, lluvia, vientos, hielo, escarcha, rocío, nubes, 
estrellas y relámpagos; vv. 22-38) y por último sobre ejemplares del reino 
animal (todos emparejados: león y cuervo, cabra montesa y venado, asno y buey 
salvajes, avestruz y caballo, halcón y águila; 38:39-39:30). Estos diez animales 
tienen todos ellos un trazo en común: se trata de animales salvajes38 y 
esencialmente libres. Además, tal como señala William Brown, el Señor 
describe a cada animal con amoroso detalle, y con tal detalle Job obtiene 

32 Lael Caesar, “Job as Paradigm for the Eschaton”, Journal of the Adventist Theological 
Society 11, no. 1-2 (2000): 155.
33 El constante del estribillo interrogativo ימ  (“¿Quién?”) se repite 14 veces.
34 Newell, 304.
35 Williams, 81.
36 Fox, “God’s Answer…”, 3 declara “Job knows the facts that God describes: they are 
part of his cultural knowledge”.
37 Fox, “God’s Answer…”, 5.
38 Julio Trebolle Barrera y Susana Pottecher, Job, Colección Estructuras y procesos. 
Serie Religión (Madrid: Trotta, 2011), 156.



Creación y providencia divina en el primer discurso de Dios en el libro de Job  |  24

perspectivas que lo llevan muy lejos de sí mismo.39 Desde esta óptica, “… la 
creación se abre como altavoz del testimonio que Dios da de sí mismo”.40

Mientras que los discursos de Job fueron predominantemente 
antropocéntricos, los discursos de Dios prácticamente no aluden a la situación 
particular de Job ni a la de los seres humanos en general,41 sino solo a la de otras 
criaturas y a elementos del cosmos creado. Como declara Robert Moses, “Dios 
se niega a hacer de los humanos el tema de su discurso; más bien, Dios ofrece 
un recorrido por el elegante universo”.42

De este modo, Dios pone delante de Job el vasto y complejo reino sobre 
el cual gobierna. Uno que incluye a los “hijos de Dios”, aquellos que alabaron 
sus actos creadores (38:7), demostrando que la mirada del consejo divino hacia 
la tierra es de una alegría incontenible.43 Pero también es el reino de las bestias 
indómitas que de una u otra manera también reconocen a su Creador y 
Sustentador. Dios invita a Job a situarse en un horizonte más amplio de la 
creación, en la cual el ser humano es solo una de las partes.44 En esta nueva 
perspectiva, citando las palabras de Brown: 

Se invita a Job a ver la inminente batalla a través de los ojos del caballo de 
guerra que carga, a espiar los cadáveres a través de los ojos del buitre, a rugir 
por la presa como el león, a llorar por comida como la cría del cuervo, a vagar 
libremente por las vastas llanuras, a reírse del miedo, a jugar en las montañas.45

Sin embargo, aunque el foco explícito no es puesto sobre el hombre, la 
lógica de los discursos conduce a la inevitable reflexión sobre los cuidados 
especiales que Dios tiene reservados para los seres humanos. Si Dios cuida y 
sustenta cada elemento del universo, ¿no estará interesado también por la vida 
de cada persona? La lógica implícita puede encontrar ecos en las enseñanzas de 
Jesús. Este llevó la atención de sus oyentes a los cuidados de Dios por las aves 
y las flores del campo para resaltar que mayores son las preocupaciones y los 

39 William P. Brown, “Genesis and Job: A Cosmic Conversation in Conflict”, 
Interpretation 77, no. 1 (2023): 12.
40 Von Rad, 284.
41 De hecho, la única alusión a los hombres, fuera de las interpelaciones a Job, es cuando 
se alude a la tierra deshabitada, donde precisamente “no hay hombre” ( םדא־אל/שיא־אל ; 
38:26).
42 Robert Moses, “‘The satan’ in Light of the Creation Theology of Job”, Horizons in 
Biblical Theology 34 (2012): 22.
43 Ortlund, 12. Fox añade un detalle interesante: “The following circumstantial clause, 
‘when foe morning stars cried out and all the gods shouted’ (38,7) has nothing to 
contribute to a question meant to stump or intimidate. Rather, it is part of painting a 
glorious and joyful scene. Note that this circumstantial clause assumes Job’s knowledge 
of the angels’ rejoicing” (Fox, “God’s Answer…”, 4).
44 Moses, 24, 25.
45 Brown, 12.



25  |  Advenimiento – Universidad Adventista de Chile

cuidados de Dios por sus hijos (Mat 6:25-31). De la misma manera, el 
despliegue del universo delante de los ojos de Job no hace más que resaltar su 
profundo amor y cuidados hacia él. De este modo, como señala Ravasi, el 
discurso divino tiene un propósito positivo y realista: realista porque quiere 
devolver al hombre a sus dimensiones exactas, positivo porque quiere revelarle 
la grandeza del Dios que lo desafía.46

Otro concepto reiterado de formas diversas en este discurso es el de los 
límites que Dios ha puesto a la creación. Los términos empleados son קח  
(“límite”; 38:10), לובג  (“límite”; v. 20) y ףנכ  (“confines, extremos”; v. 13). Ya se 
ha comentado previamente sobre los límites que Dios puso al mar, idea sobre la 
que se explaya en 38:8-11 (cf. también Pr 8:27-29). Pero aquí también se indica 
que fueron señalados límites para la tierra (vv. 4-5), para la luz y las tinieblas 
(vv. 12, 13, 19 y 20).47 Ahora bien, el concepto de los límites se amplía en este 
discurso al contemplar el uso de un vasto campo semántico tomado del lenguaje 
común o cotidiano (véase Tabla 1).

Tabla 1: Campo semántico asociado al concepto de límites

Esto indica que cada cosa en el orden creado tiene su lugar, su territorio, 
su hábitat, su cauce,48 y que todo esto ha sido establecido por Dios. Incluso los 
límites han sido establecidos en el ámbito temporal para los ritmos y ciclos de la 
vida, así se menciona, por ejemplo, el tiempo de dar a luz ( תדל תע ; 39:1, 2) o los 

Unidades léxicas
וק  (“cinta de medir”)

םיתלד   (“puertas”)  
םירעש   (“puertas”)
חירב  (“cerrojos”)
ומקמ  (“su lugar”)

תיב   (“casa”)
ןכשמ  (“moradas”)

ךרד   (“camino”)
תוביתנ   (“sendas o senderos”)
תורצא   (“depósitos o almacenes”)
הלעת   (“canal”)
תונדעמ   (“lazos”)
תוכשמ   (“cuerdas, ligaduras”)

םילבנ  (“odres, cántaros”)

Referencias
38,5
38:8, 10
38:17
38:10
38:12, 19
38:20; 39:6
39:6
38:19, 24, 25
38:20
38:22
38:25
38:31
38:31
38:37

46 Ravasi, 775.
47 Lo que encuentra un paralelo conceptual con el acto de “separar” (raíz לדב ) de 
Génesis 1, por medio del cual cada elemento quedó bien definido.
48 Cf. Moses, 27, 28.



Creación y providencia divina en el primer discurso de Dios en el libro de Job  |  26

meses de la preñez ( הנאלמת םיחרי ; 39:2). Sin embargo, esos límites no funcionan 
como un corsé que impide el flujo o el movimiento, pues al mismo tiempo la 
creación es dinámica. Por eso pueden evocarse animales salvajes e indómitos. 
Seres a los cuales Dios dejó libres, sin ataduras (39:5).49 Aun cuando esa 
libertad les haga poner en riesgo a sus propias crías (vv. 14-16) o incluso 
volverse peligrosos para otros,50 algo que será desarrollado en más detalle en el 
siguiente discurso de Dios. De este modo, los límites que Dios ha establecido 
para sus criaturas, animadas e inanimadas, no violenta su libre albedrío. Al 
contrario, esta poesía extremadamente bella y detallada muestra que Dios se 
deleita y complace en la libertad de sus criaturas y en su relación con ellas.

Queda claro, además, que Dios, en su soberanía, no obra irracionalmente, 
sino que sus razones, parafraseando a Cowles, abarcan el universo, barren la 
eternidad, y deben desarrollar al final lo más elevado, lo más noble y los 
resultados más gloriosos posibles a la sabiduría, el amor y el poder infinitos.51 

Tras concluir el repaso sobre ejemplos destacados de su creación ¿qué ha 
revelado Dios de sí mismo? Ravasi nos ayuda a identificar al menos cuatro 
rasgos divinos de este autorretrato: (1) su inmensidad omnipresente, que no solo 
se manifiesta en lo “máximo” o grandioso (tierra, mar, sheol, constelaciones, 
cielos), sino también en las profundidades de lo “mínimo”, pues Dios es capaz 
de entrar a explorar el microcosmos de una gota de rocío o adentrarse en el 
misterioso mundo de la gestación; (2) es el creador efectivo de cada partícula 
del ser; (3) es un planificador invencible, es un creador de estabilidad; y (4) 
Dios revela una libertad suprema e imaginativa en su ser y en sus acciones.52

Se sabe que el debate entre Job y sus amigos gira en torno a tres premisas 
elementales: (1) Dios es justo; (2) Job es recto; y (3) el principio de la 
retribución es verdadero. Desde el prólogo ha quedado en claro que el principal 
defensor de la segunda no es Job, sino el mismísimo Dios. También ha quedado 
en claro que lo que se discute en la asamblea celeste es la validez de la primera. 
A partir de los cuestionamientos levantados por el Satán, Dios decide someterse 
a juicio junto con su siervo fiel. En estos magistrales discursos Dios defiende su 
justicia. También matizará la tercera premisa, sin rechazarla. De este modo, 
Dios es el único que puede sostener y defender todas las premisas con el justo 
equilibrio.

ישפח   49  (“libre”; 39:5); soltó las תורסמ  (“ataduras, cadenas”; 39:5). 
50 Moses, 28-29 (“All creatures have the potential (and freedom) to stray beyond their 
limits and when they do they become harmful and a threat to the created order”, p. 29).
51 Henry Cowles, The Book of Job, with notes, critical explanatory, and practical (New 
York: D. Appleton & Company, 1877), 244.
52 Ravasi, 774.



27  |  Advenimiento – Universidad Adventista de Chile

Conclusión
El primer discurso divino en el libro de Job constituye una respuesta tan 

inesperada como profundamente reveladora. Lejos de ofrecer una justificación 
directa al sufrimiento del justo, Dios invita a Job a contemplar la inmensidad y 
el orden de la creación, desplazando el enfoque desde la experiencia individual 
hacia una visión cósmica del gobierno divino. Mediante una sucesión de 
preguntas retóricas, Yhwh no busca humillar a Job, sino reubicarlo dentro del 
marco de una realidad más vasta, donde cada criatura —desde las estrellas hasta 
los animales salvajes— es objeto de su sabia providencia.

El concepto de “consejo” ( הצע ) emerge como eje clave del discurso, en 
cuanto revela el plan soberano de Dios, cuyas acciones, aunque incomprensibles 
para el ser humano, no carecen de sentido ni de propósito. En este contexto, la 
ignorancia de Job no es condenada con dureza, sino tratada con pedagogía y 
ternura: Dios lo corrige como un maestro que guía al discípulo hacia un 
conocimiento más profundo de su lugar en el mundo y del carácter del Creador.

La estructura del discurso pone en evidencia no solo el poder y la 
sabiduría de Dios, sino también su cuidado minucioso por cada elemento del 
universo. Aunque el ser humano no ocupa el centro del relato, la implicancia es 
clara: si Dios se ocupa así de lo aparentemente pequeño o salvaje, ¿cuánto más 
se ocupará del destino humano? Esta lógica implícita anticipa ecos del mensaje 
de Jesús sobre la providencia divina (cf. Mat 6:25-31), y sugiere que la 
verdadera respuesta de Dios al sufrimiento no siempre es conceptual, sino 
relacional.

Así, el discurso divino no anula el misterio, pero restituye a Job la 
confianza perdida, recordándole que su vida está sostenida por un Dios que 
reina con sabiduría, establece límites sin sofocar la libertad y se revela a través 
de la creación como el Creador justo, poderoso y bueno.


